
Libéralisme et anti-
libéralisme, la
naissance d’un clivage
au XVIIIe siècle
PA R L É O N A R D  B A R B U L E S C O -V E S VA L L E 2 9  S E P T E M B R E  2 0 2 0 • (

P O S T E R  U N  C O M M E N TA I R E  )

À l’heure où l’Union Européenne multiplie les traités de libre-

échange avec le monde entier, penchons-nous sur les racines de

cette idéologie économique. Retour au XVIIIe siècle, où est

promue, par une caste de penseurs et de politiques, une culture du

profit et de l’intérêt ; une culture dont nous ressentons encore

aujourd’hui la portée destructrice.

Dans sa leçon sur « La Naissance de la biopolitique » donnée au

collège de France, en 1979, Michel Foucault distingue le libéralisme

du XVIIIe siècle, défini comme une théorie économique et politique

qui vise à favoriser les échanges et l’émancipation des individus, du

néo-libéralisme contemporain, conçu comme un art de gouverner par

la mise en concurrence des individus et des entreprises. Dans les

deux cas, ces théories politiques puisent dans une philosophie

individualiste, née au siècle des Lumières. Si les valeurs associées à

ces deux doctrines économiques diffèrent, nous retrouvons

néanmoins des objectifs communs, comme l’affranchissement des

communautés, de l’ordre divin et de l’État arbitre. Faisons ainsi un

pas en arrière, et intéressons-nous aux premières manifestations du

P O L I T I Q U E

https://comptoir.org/
https://comptoir.org/
https://comptoir.org/author/lbarbulesco/
https://comptoir.org/author/lbarbulesco/
https://comptoir.org/2020/09/29/liberalisme-et-anti-liberalisme-la-naissance-dun-clivage-au-xviiie-siecle/
https://comptoir.org/2020/09/29/liberalisme-et-anti-liberalisme-la-naissance-dun-clivage-au-xviiie-siecle/
https://comptoir.org/2020/09/29/liberalisme-et-anti-liberalisme-la-naissance-dun-clivage-au-xviiie-siecle/
https://comptoir.org/2020/09/29/liberalisme-et-anti-liberalisme-la-naissance-dun-clivage-au-xviiie-siecle/#respond
https://comptoir.org/2020/09/29/liberalisme-et-anti-liberalisme-la-naissance-dun-clivage-au-xviiie-siecle/#respond
https://comptoir.org/category/politique/


libéralisme au XVIIIe siècle, mais également aux premières

résistances à cette doctrine économico-politique.

Charles le Brun, Soulagement de la famine de 1662 au Louvre, Galerie des glaces,

Château de Versailles

L’émergence d’une
pensée libérale
Le mot libéralisme, entendu dans son sens économique, n’existe pas

dans les dictionnaires d’Ancien Régime. À l’époque, on parle plutôt d’«

économie politique », expression forgée au XVIIe siècle pour désigner

les réflexions à propos de ce que doit mettre en œuvre la Cité pour

accroître ses richesses. En cela, des penseurs mercantilistes (Antoine

de Montchrestien, Barthélemy de Laffemas, puis Jean-Baptiste

Colbert) postulent que les monarchies doivent soutenir leurs

industries nationales, dans la perspective de stimuler les

exportations et ainsi arriver à une balance commerciale positive ;

l’État est ici considéré comme un arbitre et un régulateur des

échanges économiques. C’est pourquoi le contrôleur général des

finances (1665-1683), Jean-Baptiste Colbert, encourage la mise en

place d’une politique industrielle très volontariste et dirigiste, axée

sur le soutien à l’industrie du luxe, spécialisée notamment dans la

production de miroirs, à très forte-valeur ajoutée. Ainsi les

https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/charles-le-brun.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/charles-le-brun.jpg


Portrait de Bernard de Mandeville (1670-1733)

somptueux miroirs de la manufactures Saint-Gobain, pensés et

fabriqués dans l’Aisne, ornent-ils la galerie des glaces. Ces premiers

économistes et ministres participent, à leur manière, à briser le tabou

de l’argent et du luxe, qui ne sont plus considérés comme des

manifestations du vice mais comme des opportunités pour améliorer

les conditions de vie générales d’une société.

Toutefois, c’est

véritablement au

début du XVIIIe

siècle que s’opère

une rupture

épistémologique,

avec l’émergence des

premiers penseurs

libéraux. En premier

lieu, le médecin et

philosophe anglais

Bernard de

Mandeville, auteur

de La fable des

abeilles (1714),

s’intéresse à la question des profits. Selon lui, « les vices privés font la

vertu publique ». Il faudrait ainsi encourager la consommation des

libertins (notamment la prostitution), l’égoïsme des marchands, la

coquetterie féminine, car ces désirs permettent aux acteurs

économiques informels, aux domestiques et, plus généralement, au

petit peuple de vivre. Le vice produirait par conséquent,

naturellement, de la vertu, parce qu’en se délivrant de ses tabous

moraux, l’homme accède à l’abondance ; le vice des riches serait un

facteur d’enrichissement globale de la société. Nous sommes là

devant la première expression de la fameuse théorie du

ruissellement, réactualisée, bien plus tard, par les néo-libéraux. Cette

fable politique qui est, à l’époque, violemment attaquée par les

moralistes, connaît pourtant un écho favorable dans les salons

mondains des capitales européennes, creusets d’une sociabilité

cosmopolite et éclairée. À la faveur des circulations intellectuelles,

les écrits de Mandeville influencent en Grande-Bretagne Joseph

Addison et Adam Smith. Pour ce dernier, auteur de La richesse des

nations (1776), l’individu est considéré comme un agent économique,

https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/mandeville.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/mandeville.jpg


forcément animé de bonnes intentions. L’État ferait plus de mal que

de bien en intervenant dans le contrôle du marché et entraverait le

cercle vertueux de l’économie, dirigée par une mystérieuse « main

invisible ». Nous pouvons en cela voir dans ces écrits du XVIIIe siècle

le substrat théorique de nos libéraux-libertaires contemporains, en

ceci que la prospérité et la jouissance individuelle deviennent des

horizons d’attente auxquels on ne peut accéder qu’en se délivrant de

la morale commune.

En contre-point de ce mouvement de vulgarisation de la théorie

libérale, en Europe et outre-Atlantique, une myriade de penseurs

éclairés français, tel que François Quesnay, auteur du Tableau

économique (1759), investissent les académies de science.

Animateur de l’école des Physiocrates, François Quesnay soumet

nombre de mémoires, appelant à une remise à plat de l’économie

nationale et à une réforme de l’agriculture. La Ferme générale,

structure paraétatique en charge de la perception des impôts

indirects, est particulièrement pointée du doigts, en raison des

multiples obstacles qu’elle impose aux vrais producteurs de

richesses, c’est-à-dire les marchands et les riches laboureurs. De plus,

ces physiocrates cherchent à défendre des modèles agricoles fondés

sur la monoculture, plus rentables que la polyculture traditionnelle,

pourtant vivrière et pratiquée, par beaucoup de paysans d’Ancien

régime, dans une logique d’autosuffisance alimentaire.

Concrètement, ces économistes appellent dès lors à supprimer

toutes formes de barrières douanières et impôts indirects, à innover

en matière d’agriculture mais aussi, – et c’est là que le bât blesse du

point de vue de la morale chrétienne – à mettre fin au contrôle des

prix sur les grains.

Le roi chrétien, un

« Ces premiers économistes et ministres participent, à leur

manière, à briser le tabou de l’argent et du luxe, qui ne sont

plus considérés comme des manifestations du vice mais

comme des opportunités pour améliorer les conditions de

vie générales d’une société. »



rempart contre le
libéralisme économique
?
Depuis l’époque médiévale, le roi de France est considéré comme le

garant d’un « juste prix », c’est-à-dire d’un prix du pain qui serait

toujours surveillé et fortement encadré par la puissance publique.

Précisément, le roi a la mission, en période de pénurie alimentaire, de

nourrir son peuple, notamment en achetant les productions de blés

aux grands producteurs et à les vendre à bas prix, par l’intermédiaire

de ses intendants, sur les marchés des grandes villes ou encore en

réquisitionnant, par voie d’autorité, de la farine aux boulangers : le

roi s’immisce bel et bien dans les échanges (comme le souligne, par

exemple, leTraité de police de Nicolas de La Mare (1707), pas moins

de 500 pages sont dédiés au contrôle des grains par le roi et à la

surveillance des cours). Il est parfois même physiquement présent

lors des distributions alimentaires ; il est notamment figuré sur un

tableau du plafond de la galerie des glaces, en pleine manifestation

de la geste charitable, près du palais du Louvre, lors la famine de

1662. Aussi, l’idée du « roi nourricier » n’est pas qu’une construction

mentale des théoriciens de la monarchie, c’est une attente

profondément intériorisée par les sujets, ce que l’historien Steven

Kaplan appelle le « contrat social de subsistances ». Il existerait ainsi

une sorte de pacte tacite unissant le roi et ses sujets : le souverain

promet une sécurité alimentaire à ses sujets, en échange de quoi ces

derniers s’engagent à se soumettre filialement à leur souverain.

https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg


(https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg)

Pour comprendre ce lien étroit entre monarchie et contrôle des

échanges économiques, il faut également rappeler que nous sommes

dans une société organiciste et paternaliste, dans laquelle le

monarque absolu – et avec lui l’État, puisque les deux notions

tendent à se confondre sous l’Ancien Régime – est considéré comme

le père de ses sujets. Son intervention dans le domaine économique

lui permet de se comparer explicitement à la figure du bon berger,

gardien de son troupeau, très présente dans l’ecclésiologie

chrétienne (d’après l’Evangile selon Saint-Jean, chapitre 10 / 11 «

Moi, je suis le bon pasteur, le vrai berger, qui donne sa vie pour ses

brebis »). En protégeant ses pauvres, le roi de France, considéré

comme le lieutenant de Dieu sur Terre, réalise l’allégorie christique.

Dans ses Mémoires à l’attention du dauphin, Louis XIV dit ainsi, à

propos de son engagement dans la distribution alimentaire lors de la

famine de 1662 : « Je parus enfin à tous mes sujets comme un

véritable père de famille qui fait la provision de sa maison, et partage

avec équité les aliments à ses enfants et à ses domestiques ». De

même, en particulier dans le franciscanisme (ordre mendiant fondé

au début du XIIIe siècle par François d’Assise), le pauvre est

considéré comme le membre souffrant du Christ, c’est-à-dire comme

l’intercesseur de Dieu sur Terre, qu’il s’agit de protéger, en lui faisant

régulièrement l’aumône (Jean-Pierre Gutton, La société et les

pauvres en Europe (XVIe-XVIIIe s.), 1974). Si le luxe, l’usure sont

théoriquement proscrites par la morale chrétienne l’inégalité est

donc justifiée d’un point de vue religieux, en ceci que la société a

besoin que des pauvres existent pour permettre aux bons chrétiens

de racheter leurs péchés ; nous sommes dans une société régie par ce

que le sociologue Robert Castel appelle « l’économie du salut » (Les

métamorphose de la question sociale, 1995).

Simple élément de la propagande monarchique ou expression d’un

véritable intérêt pour ses sujets, il semble clair que cette figure du roi

nourricier s’inscrit dans une vision du monde, propre au langage

chrétien. La charité est en effet l’une des trois vertus théologales

https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/nicolas-de-la-mare.jpg


(avec la foi et l’espérance) et le geste charitable une injonction

quotidienne pour le chrétien, ce qui ne remet toutefois pas en cause

l’ensemble des structures sociales. Comme le souligne le prédicateur

et conseiller de Louis XIV, Bossuet, « le pauvre a droit au superflu du

riche » (De l’éminente dignité des pauvres, 1659) mais la révolte

contre le roi serait considérée comme un sacrilège car « pour

mauvais que puisse être un prince, la révolte de ses sujets est

infiniment criminelle » (Politique, 1709). En cela, dans l’anthropologie

chrétienne, l’ordre est un horizon d’attente, et le respect des

hiérarchies un impératif ; toutefois, ces inégalités ne doivent pas être

trop criantes, au risque de bousculer cette harmonie. C’est pourtant

contre les cadres de cette monarchie corporative, pétrie de religion

chrétienne, intrinsèquement inégalitaire, aux hiérarchies immuables,

mais où il existe nombre de filets de sécurité (corporations de

métiers, familles, communautés villageoises, hôpitaux généraux,

paroisses etc.), que se sont élevés, dans la seconde moitié du XVIIIe

siècle, les tenants du progrès économique.

Notons que pour l’historien des idées Paul Hazard dans La crise de la

conscience européenne (1934), la notion de progrès, issue du

baconisme, devient à partir du début du XVIIIe siècle une vulgate

européenne, déstabilisatrice des croyances traditionnelles. Ce

mouvement, porté par les Lumières, impose alors au plus grand

nombre les valeurs de paix, du droit des gens, de recherche d’un

bonheur terrestre et la réussite matérielle.

https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/louis-hersent.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/louis-hersent.jpg


Louis Hersent, Louis XVI distribuant des aumônes aux pauvres de Versailles

pendant l’hiver de 1788 (1817)

La trahison des élites
Lorsque éclate la célèbre guerre des farine (1775-1776), révolte

frumentaire proprement populaire, marquée par une flambée de

violences animée par des gens du peuple, dans les campagnes et dans

les villes, contre le prix du pain jugé trop élevé, les libéraux sont déjà

au pouvoirs depuis une décennie. Effectivement, depuis les années

1760, de nombreux physiocrates entretiennent des réseaux, donnent

de la visibilité à leurs idées, notamment dans les salons mondains

parisiens. De plus en plus, les débats sur la libéralisation et

l’autorisation à la spéculation sur le blé structurent le champ

intellectuel entre partisans du libéralisme et anti-libéraux – ces

derniers se recrutent particulièrement dans le milieu ecclésiastique

(contre la libéralisation, nous pouvons notamment citer le Dialogue

pour le commerce des blés, de l’Abbé Galiani, 1770). C’est surtout

Anne Robert Jacques Turgot qui arrive à se frayer un chemin jusqu’au

sommet de l’État. Intendant du Limousin, l’une des provinces les plus

déshérités du royaume, entre 1761 et 1774, Turgot met

concrètement en application ses idées libérales en matière

d’économie : suppression des corvées royales, bras de fer entamé

avec les fermiers généraux ou encore désenclavement de la

montagne limousine par la construction de routes. Ambitieux, Turgot

n’hésite d’ailleurs pas à adresser des mémoires au roi Louis XV, puis à

Louis XVI, arrivé sur le trône en 1774, pour mettre en lumière ses

réussites économiques.

Homme de science,

intéressé par les

questions

économiques, Louis

XVI fait confiance à

« La libéralisation du commerce du grain, au XVIIIe siècle,

ouvre une brèche entre le roi et son peuple, et entame

l’image du roi-nourricier. »

https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/turgot.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/turgot.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/louis-hersent.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/louis-hersent.jpg


Portrait d’Anne-Robert Turgot (1727-1781)

Turgot et le nomme

contrôleur général

des finances en 1774.

Pendant deux ans,

Turgot s’évertue ainsi

à généraliser dans le

royaume de France les

projets qu’il a

expérimentés dans le

Limousin. Le

contrôleur général est

à l’origine, en 1775, de

la première tentative

de suppression des corporations, afin de libérer les forces vives du

travail et permettre à plus d’artisans d’exercer, déliés de la pesanteur

des communautés de métiers, qui régulent les prix, les savoir-faire et

les promotions. Cela a comme première conséquence la levée de

boucliers des artisans, et en particulier des apprentis et compagnons,

pour qui l’insertion dans une compagnie de métier représente une

protection non négligeable. La réforme est finalement abandonnée.

En outre, Turgot, en bon libéral, valorise l’idée de travail et prend

pour cible les « mendiants oisifs » du royaume. Il institue une

assistance publique discriminatoire, c’est-à-dire réservée aux seuls

pauvres infirmes et vieillards, excluant les vagabonds, et mendiants

jugés capables de travailler. En considérant le mendiant comme un

type social parasitaire et un poids pour la société, le libéral Turgot

s’inscrit dès lors en rupture avec la mystique du pauvre, centrale dans

l’anthropologie chrétienne. Enfin, Turgot met le feu aux poudres en

autorisant la libre-circulation des grains et leur vente à l’étranger,

pour faire baisser le prix de vente.

Sa plus grande réforme, qui vise à faciliter les exportations de grains,

intervient en pleine période de famine, en 1775 ; or, les catégories

populaires n’acceptent pas de voir la farine être vendue à l’étranger

alors que nombre de villages français n’arrivent même pas à

s’approvisionner ! Ce sont par conséquent plus de 300 émeutes en

trois semaines, principalement au mois de mai 1775 – dans un

pentagone dont les sommets sont Amiens, Reims, Fontainebleau,

Dreux, Rouen – qui sont recensées lors de la guerre des farines

(https://fr.wikipedia.org/wiki/Guerre_des_farines). Ces révoltés se soulèvent en

https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/turgot.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/turgot.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/Guerre_des_farines
https://fr.wikipedia.org/wiki/Guerre_des_farines
https://fr.wikipedia.org/wiki/Guerre_des_farines
https://fr.wikipedia.org/wiki/Guerre_des_farines
https://fr.wikipedia.org/wiki/Guerre_des_farines
https://fr.wikipedia.org/wiki/Guerre_des_farines
https://fr.wikipedia.org/wiki/Guerre_des_farines


particulier contre les accapareurs, ces boulangers ou riches

bourgeois qui spéculent sur le prix du grain en les accumulant dans

leur grenier à blé pour les revendre à prix fort. L’historien marxiste

Edward Thomson montre ainsi que l’agitation sur les lieux de

stockage et de distribution des céréales s’opère selon « l’économie

morale des pauvres » (The moral economy of the English crowd in the

eighteenth century, 1971), c’est à dire que les communautés

affirment leur droit prioritaire sur les ressources locales et la

nécessité de leur vente à un « juste prix » – cela peut faire écho à la «

common decency », expression formulée par George Orwell, qui

désigne l’inclinaison qu’ont les classes populaires, accordées autour

d’une morale commune, à exprimer une haute exigence de justice

sociale et de dignité humaine. Dans Le Pain, le peuple et le roi : la

bataille du libéralisme sous Louis XV (1986) Steven Kaplan montre à

cet égard que la libéralisation du commerce du grain, au XVIIIe siècle,

ouvre une brèche entre le roi et son peuple, et entame l’image du roi-

nourricier. Il estime que le soupçon de complot pousse les Français à

s’interroger sur la monarchie absolue et la personne du souverain,

entraînant la désaffection du peuple à l’égard de la monarchie.

Les conséquences de la «
révolution libérale »
(Kaplan)
La monarchie a-t-elle

globalement fait

figure de rempart

contre l’émergence

du libéralisme

économique, ou a-t-

elle accompagné ce

mouvement ?

Certainement, la

seconde moitié du

XVIIIe siècle

représente un point

de basculement et le

https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/necker.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/necker.jpg


Portrait de Jacques Necker (1732-1804),

directeur général des finances du royaume de

France entre 1776 et 1781 et entre 1788 et 1789.

Auteur d’un essai anti-libéral, Sur la législation et

le commerce des grains (1775)

passage d’une

économie régulée à

une économie plus

libéralisée,

orchestrée par les

forces agissantes du

marché. Sous l’impulsion des penseurs des Lumières, la monarchie

est partie prenante de ce mouvement de libéralisation de la vie

économique, à travers notamment la promotion de ministres

partisans de la liberté de commerce et du libre-échange. Si Jacques

Necker, directeur général des finances très aimé du petit peuple

parisien, protestant et bourgeois, tente, dans les années 1780, de

freiner ce mouvement, la Révolution française marque effectivement

le triomphe du libéralisme, et avec lui de ses valeurs afférentes :

individualisme et laïcité. La société tend donc à se déchristianiser, la

charité remplacée par la bienfaisance laïque et l’image du pauvre, en

même temps que celle du roi, désacralisée. Preuve de ce lien

intrinsèque entre Révolution française et libéralisme, le décret

d’Allarde et surtout la loi le Chapelier, promulguée en juin 1791,

suppriment définitivement les corporations et plus globalement tout

groupement professionnel, au nom de la libre-concurrence : cette

réforme législative achève ainsi le processus de destruction des

corps intermédiaires. Seule la constitution du 24 juin 1793, proclame

l’obligation de l’État de subvenir aux besoins des plus démunis ; bien

qu’ambitieux, ce principe ne sera jamais vraiment appliqué par la

République et il faudra véritablement attendre la Révolution de 1848

pour que soit mise en place une politique sociale, à travers

l’installation des ateliers nationaux, qui offrent du travail et un

minimum vital aux ouvriers au chômage.

Il faut néanmoins se prémunir de tout fantasme à propos du

caractère social de la monarchie absolue. Si la politique frumentaire

et charitable du roi porte en germe une conception interventionniste

« Les secours publics sont une dette sacrée. La société doit la

subsistance aux citoyens malheureux, soit en leur procurant

du travail, soit en assurant les moyens d’exister à ceux qui

sont hors d’état de travailler. » Article 21 de la constitution

du 24 juin 1793

https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/necker.jpg
https://comptoir.org/wp-content/uploads/2020/09/necker.jpg


de l’État, il faut bien garder en mémoire que c’est seulement l’image

d’un roi charitable qui est véhiculée par la propagande, ce qui ne

correspond pas forcément à une réalité. L’historien Daniel Dessert

parle en cela de « mythe de l’absolutisme » (Colbert ou le mythe de

l’absolutisme, 2019), qui reposerait sur la puissance du roi, doublée

de la puissance administrative en cours de centralisation. Or, le roi n’a

jamais été ce qu’il semblait ou prétendait être. Une distinction

importante existe ainsi entre la théorie et la pratique du pouvoir

monarchique en ceci que l’État n’a pas suffisamment de moyens pour

intervenir efficacement et fait face à nombre d’obstacles, tant

culturels que matériels pour imposer son autorité dans un royaume

de France extrêmement divers. Reste que l’État-providence du XXe

siècle est bien l’héritier théorique de l’État-royal, et renoue, en

partie, avec une vision chrétienne de la protection des plus faibles,

délaissée de son caractère paternaliste. Enfin, et surtout,

contrairement au socialisme proudhonien du XIXe siècle,

fondamentalement égalitaire et décentralisateur, l’anti-libéralisme

monarchique est, à l’inverse, pensé comme une façon de perpétuer

un ordre naturel en rendant les inégalités plus acceptables ; une

contradiction indépassable existe ainsi entre socialisme et système

monarchique sur la question de l’égalité, ce qui explique l’échec

patent du Cercle Proudhon, à la fin du XIXe siècle, dans sa tentative

de réconcilier monarchisme et combat ouvrier.

Nos Desserts :
• Au Comptoir, un entretien du sociologue Alain Bihr à propos de

son ouvrage Le premier âge du capitalisme (1415-1763)

• « Le Cercle Proudhon ou l’impossible synthèse » article de Géraud

Poumarede dans la revue Mil neuf cent, n°12, 1994

• Lire La Fable des abeilles de Mandeville et le Traité de police de

Nicolas de La Mare sur le site de Gallica

https://comptoir.org/2018/09/20/alain-bihr-la-mondialisation-a-permis-de-donner-naissance-au-capitalisme/
https://comptoir.org/2018/09/20/alain-bihr-la-mondialisation-a-permis-de-donner-naissance-au-capitalisme/
https://comptoir.org/2018/09/20/alain-bihr-la-mondialisation-a-permis-de-donner-naissance-au-capitalisme/
https://www.persee.fr/doc/mcm_1146-1225_1994_num_12_1_1108
https://www.persee.fr/doc/mcm_1146-1225_1994_num_12_1_1108
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k822239.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k822239.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k822239.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1098988.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1098988.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1098988.image



